## الدرس الرابع والعشرون

# التتميم المُتدّرج لوعود الله لإسرائيل وعهوده معها في العهد القديم

الجزء الأول: التدابير وتتميم العهد الجديد فيما يتعلّق بالكنيسة بقلم

ج. بول تانر، ماجستير عالى في اللاهوت، دكتوراه في الفلسفة

#### المُقدمة

على مر العقد والنصف الماضية، كُنب العديد من المقالات والكتب تخاطب الاهتمامات التدبيرية من وجهة نظر ما يُعرف الآن بـ"التدبيرية المُتدرجة. " في رأي الكاتب الحالي، هذه الحركة قد جلبت إصلاحات قوية وتحسينات على اللاهوت التدبيري. وصورة نظامية للعقائد الأساسية لهذا اللاهوت الجديد ستكون، كما نرجو، مُثقِفة ومُنيرة لكل من هو داخل وخارج المعسكر التدبيري. في هذه المقالة المكونة من جزأين، أود أن ألقي نظرة على الكيفية التي فيها الوعود والعهود، المُعطاة أصلاً لإسرائيل القومية، يتم تحقيقها في خطة الله الشاملة. ولعمل هذا، أود أن أوجه عدداً من الأسئلة الوثيقة الصلة بالموضوع، وبالتحديد على المستوى التفسيري. 2 كيف أصبحت الوعود والعهود لإسرائيل مُلكاً للكنيسة؟ متى وبأية طريقة يتحقق وعد الله بالعهد الجديد؟ هل نتوقع تتميماً فردياً واحداً للعهد الداودي، أم هل يحتوي على أي نوع من التتميم التدريجي؟ هل كل الوعود في العهد القديم والتوقعات لإسرائيل تمت في الكنيسة؟

\_

Craig A. Blaising and Darrell L. Bock, edd., معض أكثر الأعمال البارزة بحسب وجهة النظر هذه وتظهر بشكل مطبوع هي Dispensationalism, Israel and the Church; The Search for Definition (Grand Rapids, MI: Zondervan Pub. House, 1992); Craig A. Blaising and Darrell L. Bock, Progressive Dispensationalism (Wheaton, IL: Victor Books, A Bridgepoint Book, 1993); Robert L. Saucy, The Case for Progressive Dispensationalism; The Interface Between Dispensational and Non-Dispensational Theology (Grand Rapids, MI: Zondervan Pub. House, 1993); and Herbert W. Bateman, IV, ed., Three Central Issues in Contemporary Dispensationalism (Grand Rapids, MI: Kregel Publications, 1999).

علم النفسير الخاص بالتدبيرية المُدَرجة وقع في بعض الأحيان عرضة للهجمات حول ما يُفهم على أنه نظام تفسيري يختلف عن ذلك المُتبع من قِبَل التدبيريين المُدكرين. ولا يتهم روبرت توماس التدبيريين المُدَرجين بأنهم انحرفوا عن الأسلوب القواعدي – التاريخي فحسب، ولكنه يشكك في الدوافع وراء فعلهم هذا . فيكتب: "في المحكوين. ولا يتهم روبرت توماس التدبيرية المُدَرجة" ( Robert L. Thomas, "The ) المُحتىقة، يظهر أن الرغبة في التقارب مع لاهوتيي الأنظمة الأخرى هو الدافع الأساسي خلف نشوء التدبيرية المُدرجة" ( Hermeneutics of Progressive Dispensationalism," Master's Seminary Journal 6:1 [Spr 1995] عندا البحث أن هذه ليست هي القضية على أية حال. والاستنتاجات التي خرجت بها (كأستاذ للعهد القديم) ناتجة عن دراسة دقيقة للمقاطع ذات الصلة في العهد القديم واستخداماتها من قِبَل كُتَاب العهد الجديد .

هل نستطيع (هؤلاء الذين يميلون للتدبيرية منا) نصرّح بدقة أكثر العلاقة المُحددة بين إسرائيل والكنيسة؟ بتوجيه هذه النوعية من الأسئلة، أشعر أنه من المُفيد أن أبدأ برسم الحقبات التدبيرية العامة وربط هذه الحقبات بالكشف التدريجي للعهود الكتابية. في هذه المقالة الأولى إذاً، سوف أُلقي نظرة على المخطط التدبيري الواسع والتركيز على تتميم العهد الجديد بما يتعلّق بالكنيسة. وفي المقالة الثانية، سوف آخذ بعين الاعتبار تتميم العهد الجديد بما يختص بإسرائيل وذروة وعود العهد في الملكوت المسياني.

### نظرة كتابية للتاريخ

لقد كانت إحدى الصفات البارزة للتدبيرية محاولتها لتشكيل نظرة كتابية مترابطة للتاريخ. وكنظام لاهوتي، شاهدت التدبيري العديد من القوين الماضيين، وعلى الأخص في الأربعين سنة الماضية. 3 لقد نال اللاهوت التدبيري شهرة واسعة في الموائل هذا القرن من خلال Scofield Reference Bible المشهور ( والذي يُشار إليه في بعض الأحيان التدبيرية التقليدية). فيما بعد أجريت محاولة لتحسين هذا النظام اللاهوتي من قِبَل الأستاذ المُتميّز في كلية دلاس للاهوت، الدكتور تشارلز رايري ( الذي أطلق عليه البعض التدبيرية المنقحة). 4 وواحدة من أحدث المُساهمات من قِبَل من هم في المعسكر التدبيري هي الفكرة أن الكنيسة ليست (كما يدعي التدبيريون دائماً) فترة منفصلة عن عمل الله المبكر من خلال إسرائيل. ويؤكدون أن الكنيسة عمل متميّز مترابط وغير مترابط مع إسرائيل. في هذا المساق، سأبين أهمية هذا الموضوع عندما أتكلّم عن الكنيسة في علاقتها مع نشوء العهد الجديد.

التأكيد على الحقبات الزمنية الكتابية المختلفة عنصراً متعارفاً عليه في اللاهوت التدبيري. وبالرغم من أن الله في طبيعته غير مُتغير، غير أن طرقه في التعامل مع الإنسان ليست مُتشابهة وموحدة عبر التاريخ. عند ظروف مُعيّنة، أجرى تغييرات أساسية غيرت من الكيفية التي يرتبط بها الإنسان مع الله. ولكي أكون في غاية الوضوح، أنا لا أتكلّم عن الأسس التي يصبح فيها الناس "أبراراً" لدى الله. الخلاص " بالنعمة من خلال الإيمان" هو المبدأ الذي ينطبق على كل القديسين عبر العصور، وهذا مؤسس على دم يسوع المسيح الذي سُفك في

Baker Books, 1994): 201-221.

Craig A. Blaising, "Dispensationalism: The Search for Definition," لمسح مفيد عن التطورات التاريخية المتعلقة بالتدبيرية، أنظر in Dispensationalism, Israel and the Church (Grand Rapids, MI: Zondervan Pub. House, 1992): 13-34; and Mark L. Bailey, "Dispensational Definitions of the Kingdom," in Integrity of Heart, Skillfulness of Hands: Biblical and Leadership Studies in Honor of Donald K. Campbell, ed. Charles H. Dyer and Roy B. Zuck (Grand Rapids, MI:

<sup>·</sup> Charles C. Ryrie, Dispensationalism Today (Chicago: Moody Press, 1965) وحديثاً ، قام الدكتور رايري بتنقيح وتوسيع

عمله حول التدبيرية (Chicago: Moody Press, 1995)

الجلجُثة. ولكن، أنا أتكلّم عن الطريقة التي يعمل بها الله من خلال الناس على الأرض في أي وقت وكيف أن التغييرات جلبت نتائج في توقعات جديدة ومبادئ جديدة للعيش بها .

ومن الواضح تماماً، أن شعب الله قبل الصليب كان يُقدم ذبائح حيوانية، ولكنَّ المسيحيِّين اليوم لا يفعلون هذا. لماذا؟ والسبب بالتحديد هو أن تغييرات أساسية قد جرت غيرت وميزت بشكل جذري العصر السابق عن الحالي. وأُريد أن أقترح من أجل النقاش هذا أن هناك أربعة حقبات أو أزمنة أولية في التاريخ الكتابي والتي ينبغي تمييزها، والتي حقاً يمكن تسميتها تدابير. وهذه التدابير هي: 1. زمن الآباء؛ 2. إسرائيل تحت الناموس؛ 3. الكنيسة؛ 4. الملكوت المسياني. الثلاثة أزمنة الأولى سيتم مناقشتها في هذه المقالة، أما الرابعة ففي المقالة التي تلي.

| Sales I           | المجيء الثاني                           | جبل سيناء           |                     |
|-------------------|-----------------------------------------|---------------------|---------------------|
| المملكة المسيانية | الكنيسة – جسد المسيح دانيال             | إسرائيل تحت الناموس | 1−ز <u>من</u><br>-  |
| كل القديبسين من   | "الإنسان الجديد" – المؤمنون يهوداً وأمم | التركيز             |                     |
| كل العصور         | (أفسس2)                                 | القومي              | تضييق نسل<br>البركة |
| 4                 | 3                                       | 2                   | 1                   |

أود أن أُحلل الكلمة "تدبير" كتسمية أو لقب لزمن مُميَز من التاريخ الكتابي، وكونها مفهوم كتابي. وهذا صحيح لسببين: (1) يقدم الكتاب المقدس تصريحات تلمح إلى وجود أزمنة تدبيرية في التاريخ، وبالتحديد فيما يتعلّق بالناموس الموسوي؛ (2)كما يُعبّر الكتاب المقدس

عن المفهوم بمصطلحات مثل οἰκονομία في أفسس 1: 10، والمُترجمة إلى تدبير (dispensation) في ترجمة «KJV، وفي ترجمة NASB» إلى "إدارة" أو "حكومة."

إذ عَرَّفَنَا بِسِرّ مَشيئتِهِ حَسَبَ مَسَرَّتِهِ التي قَصَدَهَا في نَفسِهِ لِتَدبيرِ مِلْ ِ الأَرْمِنَةِ ...

إذاً بكلمة "تدبير أعني ببساطة "حُكْم" أو "إدارة"، تتضمن فترة من الزمن وتتصف بمبادئ حُكم مُعينة والتي تُميزها بشكل فريد عن الأزمنة الأخرى. 5

#### فترة الآماء

أول هذه التدابير هو ما أدعوه " بالزمن الآبائي،" وهذا يشير إلى كل الفترة الزمنية من إعطاء ناموس موسى في 1446ق.م. <sup>6</sup> من جهة، هذا ليس عنوان كاف، لأن هذه الفترة تتعلّق بأكثر من مجرّد زمن آباء الأمة. ومع ذلك، فإن إعطاء العهد من خلال أحد الأباء – إبراهيم – هو أكثر التطورات البارزة لهذه الحقبة من الزمن، وبالتالي يوجد مبرر لهذه التسمية. وبالرغم من وجود تطورات واختلافات حتى داخل هذه الفترة (قبل السقوط بالمقارنة مع ما بعد السقوط)، غير أن العامل الموّحد هو أن الشعب في هذه الفترة لم يكن تحت الناموس الموسوي. هذه الصفة تم التركيز عليها من قِبَل الرسول بولس في رومية 5: 13.

فإنه حتى جاءَ الناموس كانت الخطية في العالم. على أن الخطية لا تُحسَب إن لم يكن هناك ناموس.

Craig A. Blaising, "Dispensations in Biblical Theology, انظر "οἰκονομία"، انظر "οἰκονομία" ودراسة مفيدة للكلمة اليونانية "in *Progressive Dispensationalism* (Wheaton, IL: Victor Books, 1993): 106-27.

أعطي الناموس الموسوي في الوقت الذي خرج فيه العبرانيون من مصر ( أُنظر خر19: 1-الخ). وأنا أفترض هنا وقتاً مُبكراً للخروج، أي حوالي 1446ق.م. 

Jack Finegan, Handbook of Biblical مع أن علماء آخرون للعهد القديم يفضّلون تاريخاً متأخراً (حوالي 1275ق.مز). ولمقدمة مفيدة حول هذا النقاش، للخروج المتعبد القديم يفضّلون تاريخاً متأخراً (حوالي 1275ق.مز). ولمقدمة مفيدة حول هذا النقاش، Chronology, 2nd ed. (Peabody, Mass: Hendrickson Publishers, Inc., 1998), 224-45. 

Walter يُدافع يوجين ميريل عن التاريخ المُبكر للخروج Eugene Merrill, Kingdom of Priests (Grand Rapids, MI: Baker Book House, 1987), 66-75; كابه، (C. Kaiser, Jr., A History of Israel From the Bronze Age Through the Jewish Wars (Nashville, TN: Broadman & Holmon, Publishers, 1998), 104-109.

هناك مسألتان علينا التركيز عليهما هنا واللتان لهما ثقل فيما يتعلّق بموضوعنا. الأولى هي القصد الأصلي للإنسان عندما خلقه الله. بحسب تكوين 1-2، الإنسان حُلق على صورة الله، يحتبر الشركة مع الله، بورك من الله، وأتُمن ليشارك في إدارة خليقة الله من خلال أخذه السلطة (أي الحكم مع الله). السقوط ( بالحث من قبَل عمل شيطاني) أثر جوهرياً على هذه المقاصد الأساسية مثلاً أن الإنسان يستخلص أن خاطئ ويحتاج إلى الفداء. من جهة، نستطيع القول أن ما تبقى من الكتاب المقدس هو القصة التي يُظهر فيها الله الكيفية التي يعمل من خلالها على عكس هذا الموقف وإرجاع الإنسان إلى المقاصد الإلهية الأساسية. لهذا السبب، يوجد تشابه مُلفت ما بين حالة الإنسان في جنة عدن وبين حالته في أورشليم الجديدة في رؤيا 21-22 (لا توجد لعنة، لا يوجد موت، شجرة الحياة، الح.). وبعد السقوط في تكوين 3، نُشاهد ابتعاداً تدريجياً عن الرب من قِبَل قبائل الناس التي ظهرت حتى نرى في تكوين 11 أنهم تبددوا على وجه الأرض متمردين وغير مُختبرين بركات الله. إن دعوة الله لإبراهيم لبدء أمة جديدة تمثل سعي الله لإبطال التمرد. ووعود الله لإبراهيم وضعت في شكل عهد يخدم كأساس لكل تعاملات الله مع الإنسان عبر التاريخ.

ليس أن الله سيعمل بطريقة فريدة مع نسل إبراهيم ( وهذا الوعد يتضمن إعطائهم أرض كتعان للأبد – أنظر تكوين15: 18-21 وأيضاً أخبار الأيام الأول 16: 15-19)، لكن بشكل واضح أكثر يعدهم بأنه بإبراهيم ونسله " تتبارك جميع قبائل الأرض" (تكوين12: 3).

وأباركُ مُباركيكَ ولاعنُكَ أَلعَنهُ. وتتباركُ فيكَ جميعُ قبائل الأرض.

إذاً أهمية العهد الإبراهيمي هي حتى يُطمئننا من البداية أن الله سيعمل بشكل نهائي لكي يجلب "بركانه" على كل قبائل الأرض. وهذا سوف يُنتج في النهاية الخلاص على الصليب الذي جُعل مُتاحاً لكل من هو من "الإيمان" (غلاطية3: 6-9) والذين قبلوا بوركوا بشركة العهد الجديد ( الاندماج به) وبموعد الروح القدس (غلاطية 3: 14). وأخيراً، "البركة" بذروتها تتم في ملكوت الله.

#### إسرائيل تحت الناموس

لتحقيق هذه الخطة بإحضار كل الجنس البشري تحت بركة الله، من الضروري تأسيس أمة من خلالها سيقيم الله المسيا. من هنا، الفترة التدبيرية التالية تصوّر الأمة الإسرائيلية تنشأ من مصر وقد جُعلت "شعب الله" رسمياً من خلال العهد. هذا يعكس الاقتراح الذي وُضع أمام الشعب في خروج19: 5-6:

\_

W. C. Kaiser, Jr., "The Promised Land: A Biblical-Historical View, فيما يتعلق بشبات وعود "الأرض" لإسرائيل، أنظر Bibliotheca Sacra 138 (Oct-Dec 1981): 302-12; and J. L. Townsend, "Fulfillment of the Land Promise in the Old Testament," Bibliotheca Sacra 142 (Oct-Dec 1985): 320-37.

فالآن إن سمعتُم لِصوتِي وحفظتُم عهدي تكونونَ لي خاصّةً من بين جميعِ الشعوبِ. فإنَّ لي كُلَّ الأرضِ. وأنتم تكونونَ لي مملكة كهنةٍ وأُنَّةً مُقدَّسةً.

هناك علاقة بالفترة التدبيرية السابقة في أن الله يوسع البركة إلى هذه الأمة الواحدة كتتميم أولي للعهد الإبراهيمي. لقد وُضعوا تحت الناموس ليعرفوا ماذا يطلُب الله القدوس. سوف تتم مباركتهم على قدر طاعتهم للناموس. هذا إذاً، عهد آخر مبني على السابق. ولأنه أُعطي من خلال موسى، نستطيع أن نُشير إليه بالعهد الموسوي. على النقيض من العهد الإبراهيمي، الذي كان عهداً غير مشروط (وهذا هو مغزى تكوين 15: 7-21)، العهد الموسوي عهد مشروط. وهذا هو الفرق: في العهد الإبراهيمي، إخفاق الشعب أو فشله لا يُلغي وعود عهد الله أو يُلغي العهد نفسه. وأكثر من ذلك، الله يُلزم نفسه بجفظ العهد بغض النظر عن تجاوب إسرائيل (ومن هنا هو عهد من طرف واحد). تحت العهد الموسوي، الفشل سوف يقود في النهاية لإبدال العهد.

بالنسبة للعهدين، اختبار بركات الله يتناسب مع الطاعة. وهذا يتم تحديده بشكل دقيق من خلال العهد الموسوي الذي فيه الوعد ببركات مُعينة مقابل الطاعة، "وبلعنات" مُعينة (تأديب) مقابل عدم الطاعة (تثنية 28–29).

وبالرغم من أن إسرائيل وحدها جُعلَت شرعياً "شعب الله" تحت ناموس موسى، غير أن هذا لا يمنع الله من أن يأخذ قبائل أمم أخرى ويجعلهم جزءاً من شعبه. سوف نرجع لهذا عندما نناقش إبدال العهد الموسوي بالعهد الجديد. الله بالتأكيد حُر في توسيع رقعة المُشاركة. والمهم الآن هو إدراك أن أخذ النسل الجسدي لإبراهيم ووضعهم تحت الناموس الموسوي يؤسس حقبة تدبيرية خاصة في التاريخ. وهذا جلى من خلال الطريقة التي يُرى بها الناموس من وجهة نظر أفضلية العهد الجديد، على سبيل المثال في غلاطية 3: 19، 23-25:

فلماذا الناموسُ؟ قد زيد بسبب التعديات إلى أن يأتي الذي قد وعِدَ لهُ مُرتّباً بملائكةٍ في يدِ وسيطٍ ... ولكن قبلما جاءَ الإيمانُ (أي العمل المُخَلص للمسيح والإعلان الكامل عن الإيمان به)، كُنا محروسين تحت الناموس مُغلقاً علينا إلى الإيمان العتبدِ أن يُعلن. إذاً قد كانَ الناموسُ مؤدّبنا إلى المسيح لكي نتبرَّر بالإيمان. ولكن بعدّما جاءَ الإيمانُ لسنا تحتَ مؤدّبٍ.

بحسب المقطع الكتابي، يُرى الناموس كـ "مؤدِب" حتى مجيء المسيح. الناموس يخدم كندبير من نقطة البداية في خروج 19 ولغاية موت المسيح على الصليب. في حد ذاته، العهد الموسوي هو فقط عهد مؤقت. إنه غير فعّال اليوم ... على الأقل ليس بالمعنى الكامل الذي قد

فُرضَ فيه على الأمة الإسرائيلية "كنظام" للطاعة. 8 لقد عاش يسوع بالكامل مُتطلبات الناموس، حتى أننا نستطيع أن نقول أن الناموس قد تم. لقد كان موته تحديداً لنهاية الناموس ونقطة بداية جديدة. وعلى ما يبدو أن هذا هو المقصود بالتحديد من رومية 7: 1-6، حيث يستخدم بولس إيضاح الموت بأنه يضع حداً لالتزام الزواج. وحيث أن المؤمنين اليوم هم "في المسيح"، إذا قد اشتركنا في موته ومتنا عن الناموس. يكتب بولس في رومية 7: 4:

إذاً يا إخوتي أنتم قد مُتُم للناموس بجسد المسيح لكي تصيروا لآخرَ للذي أُقيمَ من الأموات لنشمرَ لله.

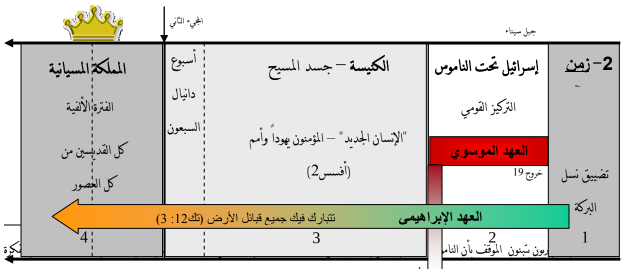
بناءً على ذلك، يختم بولس في العدد السادس بأننا اليوم لسنا تحت الناموس:

وأما الآن فقد تحررنا من الناموس إذ مات الذي كُنا مُمسَكينَ فيهِ حتّى نعبُدهُ بجدَّة الروح لا بعِتق الحرف.

ليس أن إيماننا بالمسيح يسوع يُحررنا من الناموس فحسب، ولكن الناموس نفسه توقف عن أن يكون عهدًا فعالًا أمام الله. وعندما يُحاول كاتب العبرانيين أن يناقش قراءه حول تفوّق العهد الجديد، يقتبس من إرميا 31: 31–34 فيما يتعلّق بالعهد الجديد ويُقارنُهُ مع العهد الموسوي. يختم (في عبرانيين8: 13) بالقول:

فإذ قال جديداً عَنَّق الأول. وأما ما عَنَّقَ وشاخَ فهو قريبٌ من الاضمحلال.

وببساطة هذا ما يقوله: من اللحظة في إرميا 31: 31 وإعلانها عن عهد جديد قادم، من المنطقي أن نستنج أن الوقت ينفذ من العهد الحالي ( أي العهد الموسوي). وعندما تم تأسيس العهد الجديد (الذي كان بموت المسيح)، "اختفى" العهد القديم فعلاً (أي انتهى). ولذلك العهد الإبراهيمي هو عهد مستمر وثابت، بينما العهد الموسوي كان مؤقتاً. ومن الممكن أن نضع مخطط لهذا بالطريقة التالية:



Barker, "The Scope and Center of Old and New Testament Theology and أن الناموس الأخلاقي والأدبي للعهد القديم ما زال فتعكم أنظر Hope," in Dispensationalism, Israel and the Church (293-328).

هؤلاء اليهود لم يتعرّفوا على يسوع المسيح كالمسيا ورفضوا الإنجيل بازدراء ، استمروا يرون أنفسهم وكأنهم ما زالوا تحت الناموس، وهذا لم يكن سوى خداعاً للنفس. الرسول بولس (يهودي لم يكن له نظير) كان واضحاً بأنه هو نفسه لم يكن تحت الناموس. ويصّرح في أكورنثوس 9: 20-21

فصرت لليهود كيهوديٍّ لأربح اليهود . وللذيّ تحت الناموس كأني تحت الناموس لأربح الذينَ تحت الناموس. وللذينَ بلا ناموس كأني بلا ناموسٍ مع أني لست بلا ناموس لله بل تحت ناموس للمسيح . لأربح الذينَ بلا ناموس.

يصرّح بولس بشكل قاطع بأنه لم يكن تحت الناموس، أي العهد الموسوي. وينبغي أن لا يقودنا هذا إلى اتهامه بالتناقضية، لأنه يعترف فوراً بأنه تحت ناموس المسيح (أي كل التزامات العهد الجديد، وبالتحديد كما هي مُستجلة في رسائل العهد الجديد).

إن كنا ننظر إلى العهد الإبراهيمي كعهد مُستمر خلال تدبير "إسرائيل تحت الناموس،" نستطيع أن نفهم أنه مع أن الناموس قد تأسس أو أُشئ مع أمة واحدة، غير أن الله ما زال مهتماً بالنهاية برعاية كل الأمم والشعوب. والأمور التي حدثت خلال زمن الناموس سوف تعمل بشكل نهائي تجاه اندماج الأمم في بركات الله. هذا القصد الإلهي ينعكس في إرسالية يونان لأهل نينوى، وفيما بعد من خلال كلام إشعياء. في إشعياء. في إشعياء 45: 22 يقول:

النَّفَوا إليَّ واخلصوا يا جميعَ أقاصي الأرض لأني أنا اللهُ وليس آخر

وبما أن الهدف النهائي لبرنامج الله هو الوصول إلى العالم أجمع، سوف تساهم تطورات أخرى خلال هذا التدبير لتحقيق هذه النتيجة النهائية، وهذا تنضمن العهد الداودي.

#### العهد الداودي

خلال التدبير حيث كان إسرائيل تحت الناموس الموسوي، أقام الله عهداً آخر يُشار إليه بشكل مُتعارف عليه بالعهد الداودي. وأُسس هذا العهد مُستجلة في 2صموئيل 7: 11ب – 16:

والربُ يُخبركَ أَنَّ الربَّ يصنعُ لكَ بِيتًا. متى كَمُلَت أيامُكَ واضطجعتَ معَ آبَائكَ أُقيمُ نسلكَ الذي يخرجُ من أحشائكَ وأُثَبتُ مملكته. هو يبني بيتاً لاسمي وأنا أثَّبتُ كرسيَّ مملكتهِ إلى الأبدِ. أنا أكون له أباً وهو يكون ليَ ابناً. إن تَعَقَّج أُؤَدبه بقضيبِ الناسِ وبضرباتِ بني آدَمَ. ولكن رحمتي لا تُنزَع منهُ كما نزعتُها من شاؤل الذي أزلتُهُ من أمامك. ويأمنُ بيتُكَ ومملكتُكَ إلى الأبدِ أمامك. كُرسيُّكَ يكونُ ثابتاً إلى الأبدِ . <sup>9</sup>

من نسل داود، أقام الله نسلاً من الملوك (كل ُينظُرُ إليه على أنه ابن الله (son of God) الذي سوف يجلس على عرش داود، أي من السلالة الحاكمة. وواحد من نسله سوف يبني هيكل الله، والوعد سوف ينتهي بمملكة أبدية. إذاً، الكلمات "ابن"، "عرش"، "هيكل" و"مملكة" تصبح كلمات لاهوتية مهمة، وخاصة فيما يتعلّق بالعهد الداودي. لقد كان هناك تتميماً أولياً لهذا في شخص سليمان، لأنه قد جلس فعلاً على كرسي "عرش" داود وبني هيكلاً فعلياً لله (1ملوك8: 15-20). ولكن من وجهة نظر إلهية، الله قصد أكثر بكثير من هذا. ابن مُستقبلي سوف يبني هيكلاً ذا هدف أبعد من هيكل سليمان ويؤسس مملكة سوف تتوسع إلى ما هو أبعد من حدود أمة إسرائيل.

وهذا سيكون ابن الله Son of God. وبالرغم من أن لمحات عن المسيا قد أُعطيت سابقاً، غير أن هذا الإعلان لداود وفر مساهمة هامة لفهم المسيا كابن داود الأعظم. لقد أسهب الأنبياء في وصف صورة حياة شخص المسيا وعمله. إلى حد أنه كان هناك إعلاناً تدريجياً عنه خلال العصور التي تلت داود. وأن داود قد فهم بشكل واضح أن ابنه الأعظم سوف يكون المسيا يُبرهَن عليه من خلال ما كتبه في المزمور الثاني ومزمور 110. وكذلك الأمر سليمان توقع مُسبقاً أن المسيا سيكون له حكمٌ (ملكٌ) يشمل كل العالم. الملاحظات الإضافية حول تتميم العهد الداودي سوف تُرجئ إلى وقت النقاش حول المملكة المسيانية.

ولكن الآن، علينا أن نُدرك أن العهد الداودي كان *عهداً تُممَ بالتدريج*. لقد تمَّ "تحقق" بدرجة ما في سليمان، وسوف يتحقق بشكل أكبر كذلك مع الجميء الأول للرب يسوع المسيح، وأيضاً سوف يتحقق بصورة مُستقبلية في زمن الضيقة العظيمة وبعد الجميء الثاني.

الكئيسة

ومع أنه لم يعطَ المصطلح "عهدا"ً في 2 صموئيل7، غير أن هذه الوعود لداود تكوّن عهداً يُتَكلّم عنه كعهد في مقاطع كتابية أخرى مثل مزمور89: 3-4.

<sup>&</sup>quot; الوعد بأن يكون الملك ابن الله لا ينبغي أن يكون محدوداً على سُليمان. والمقارنة بين "عنصر التأديب" في كل من 2صموئيل7: 14 ومزمور 89: 30 وما يليه (لاحظ أن العدد 30 يستخدم كلمة أبناء في صيغة الجمع) تقترح بأن الملك الداودي يُصبح ابن الله.

التدبير الرئيسي الثالث هو "عصر الكنيسة. ومرة أخرى، أعترف بأن التسمية بطريقة ما غير كافية. لأنها تميل إلى النعبير عن تمييز كلي مع عمل الله السابق مع إسرائيل، ومن الممكن أن يُلمَّح إلى محدودية الكنيسة بالفترة التي تنتهي " بالاختطاف". على الأقل، هذا هو المفهوم التقليدي بين التدبيريين. وفهمي الخاص قد تغيّر، وعلى كل حال، أشعر أنني مجاجة إلى توضيح وجهة نظري عن الكنيسة. "

تميل التدبيرية التقليدية للنظر إلى الكنيسة على أنها "فترة مُعترضة" في برنامج الله. لقد نُظرَ إلى الكنيسة ككيان مُميَز عن إسرائيل، وفعلياً لا يوجد استمرارية بين الاثنان. وأكثر من ذلك، أن الكنيسة سوف تُنقل في اختطاف ما قبل الضيقة العظيمة، وكذلك المؤمنون في الوقت الذي يلي هذا يُنظر إليهم كتصنيف مُنفصل، أي أنهم ليسوا جزءاً من "جسد المسيح". مفهوم الفترة المعترضة هذا نجم من وجهة نظر رؤيا دانيال عن السبعين أسبوعاً في دانيال 9: 24-27. الأسابيع التسعة والستون الأولى ( الكلمة "أسبوع" العبرية في هذه الحالة تعني مدة من سبع سنوات) محسوبة من سنة مرسوم أحشويرش في نحميا 2 (444ق.م.) ولغاية تقديم يسوع كالمسيا في أورشليم في 133م. الأسبوع السبعون الأخير (أي سبع سنوات) لم تأتي مباشرة وراء التسعة والستين، ولن تكمل إلا قبيل عودة يسوع المسيح. ولذلك، نُظر إلى الكئيسة كفترة زمنية معترضة (أو مُدخلة) تقف في هذه الفجوة في نبوة دانيال.

وبجسب فهمي الخاص، أود أن أؤكد على أنه توجد في نبوة الأسابيع السبعين لدانيال فجوة زمنية قبل الأسبوع السبعين من السنين الأخير. وأعتقد أيضاً أن هذا سيكون فترة السبع سنوات التي تسبق الجيء الثاني، في الفترة التي ستحدث فيها الضيقة العظيمة (مع أني شخصياً أفهم الضيقة العظيمة على أنها النصف الأخير من هذه الفترة، أي ثلاثة سنوات ونصف).

هذه النظرة النبوية تم الدفاع عنها بشكل كاف في مكان آخر. "وما أعتقد أنه بجاجة إلى تصحيح هي الطريقة التي تُرى فيها الكنيسة بالعلاقة مع التدبير السابق لإسرائيل تحت الناموس وعلاقة الكنيسة بهولاء الذين في أسبوع دانيال الأخير (وما بعده). وبالنسبة لي، المُفتاح لهذا المفهوم يكمن في علاقة الكنيسة بالعهد الجديد.

# العهد الجديد وتَحقُقه في الكنيسة

\_

The Case for من كتابه، Robert L. Saucy انقاشه الرائع وتحليله للكنيسة على الصفحات 143–218 من كتابه، Robert L. Saucy أود أن أُعبَر عن شعوري بالدَّبن له Progressive Dispensationalism (Grand Rapids, MI: Zondervan Pub. House, 1993).

Paul D. Feinberg, "An Exegetical and Theological Study of Daniel 9:24-27," in *Tradition and Testament*, ed. "

John S. Feinberg and Paul D. Feinberg (Chicago: Moody Press, 1981): 189-220; and Harold Hoehner,
"Chronological Aspects for the Life of Christ; Part VI: Daniel's Seventy Weeks and New Testament Chronology," *Bibliotheca Sacra* 132 (Jan-Mar 1975): 47-65.

في الليلة التي أُسلمَ فيها الرب، احتفل مع تلاميذه بالعشاء الأخير. ولوقا22: 20 يُسجّل:

وكذلكَ الكأسَ أيضاً بعدَ العشاءِ قائلًا هذه الكأسُ هي العهدُ الجديدُ بدمي الذي يُسفكُ عنكم.

في ضوء هذا ومقاطع كتابية أخرى في العهد الجديد ( بشكل ملحوظ 2كو3 وعبرانيين 8)، نستطيع أن نستنتج بأمان أن العهد الجديد قد دُشّن عند موت المسيح وأصبح فعّالاً في ذلك الوقت. ت

ıз برفض د. رابري، على كل حال، الفكرة بأن العهد الجديد فعَالاً في هذا التدبير. ويدلاً من ذلك بتمسك بالفكرة أن " الثمن" للعهد الجديد قد دُفع (عند الصليب)، ولكن ليس تدشينه (التدميرية 172). ومن ثم يحاول أن بقلل من الإشارة للعهد الجديد في 2كو3: 6 بالقول أن النص بقول أننا خدّام "عهد جديد" (بدون أل التعريف!)، وليس "العهد الجديد." واستنتاجه هو، إذاً، أن "عهد جديد" فعّال الآن، ولكن ليس "*العهد الجديد"* المُتنبأ عنه في إرميا 31 وأود أن أرد على هذا بنقطتين. أولاً، لقد أُخبرنا في أفسس 2: 12 أن الأمم في السابق كانوا "بدون المسيح، أجنبيين عن رعوية إسرائيل، وغرباء عن عهود الموعد …" وبعد عدة أعداد، في أفسس 2: 19، نقول ولس: "فلستم بعد غُرباء ونُزلاً ..." ما هو العهد الذي تتكلّم عنه يولس؟ ببساطة لا يمكن أن يكون العهد الإبراهيمي، لأن يولس يستخدم الجمع (عهود!). بالتأكيد، لا نُد أن هذه تتضمن العهد الجديد، وبغض النظر عن ما هي هذه الوعود، إلا أنها بالتأكيد وعود العهد القديم (ليس مُجرد شيء مُشابه). ثانياً، عدم وجود أل التعرف في 2كو3: 6 وعبرانيين 9: 15 مالإشارة لـ "عهد جدىد" يجب أن لا تُستخدم للجدل حول عهد جدىد مُغاير لذلك الموجود في إرميا 31. في حالة 2كو3: 6 علينا أن نُلاحظ أن تصريح بولس بما يتعلّق بكتابة الله على ألواح من قلوب لحمية (عدد3) يعكس إرميا 31: 33 (وأكتبها على قلوبهم) وحزقيال36: 26 (وأُعطيكم قلب لحم) . وبما أنه قد ألمح إلى هذين المقطعين الأساسيين من العهد القديم عن العهد الجديد، يستطيع بولس أن يستغني عن أل التعريف عندما يذكُر بشكل جلي وواضح العهد الجديد في العدد 6. وأكثر من ذلك، الاستخدام الأول للروح في عدد 6 هو نكرة ، بالرغم من أنها تُفهم بوضوح على أنها مُعَرفة (الكلمة "روح" والتي ترد مرتين في العدد 6 هي ذاتها، مع أن الثانية لها أل التعريف على النقيض من الأولى). (أنا مديون لصديقي العزيز، د .جيم روت، من أجل هذه المُلاحظات على2كو3). في حالة عب 9: 15، يقول لنا، "ولأجل هذا هو وسيط عهد جديد لكي يكون المدعوون إذ صار موت لفداء التعدّيات التي في العهد الأول ..." وجهة نظر الكاتب ببساطة هو المُقارنة بين هذا "العهد الجديد" والعهد القديم، وليس الجدل حول عهد جديد مُشابه (ولكن يختلف عن) العهد الجديد المُعلّن عنه في إرميا. لماذا إذاً لا يستخدم الكاتب أل التعرف؟ الجواب ُتوضح في الاقتباس من نص الترجمة السبعينية. لو لاحظنا الاقتباس من إرميا 31: 31 في عبرانيين 8: 8، يقول النص: " ها أمام تأتى يقول الرب وأقطع مع بيت إسرائيل ومع بيت يهوذا عهداً جديداً" في الترجمة السبعينية، توجد (διαθὴκην καινὴν) بدون أل التعريف (أنظر إرميا 38: 31 في الترجمة السبعينية ). عندما تُشير كاتب العبرانيين إلى العهد الجديد هذا في 9: 15، فهو يستخدم ذات تعبير نص الترجمة السبعينية ولكن في حالة الإضافة: "diaqhVkh "kainhV. وبالتأكيد هو لا يُفكر بعهد جديد آخر يختلف عن ذاك الذي تكلّم عنه إرميا . حتى في مقطع إرميا، الإشارة إلى "عهد جديد" كانت بدون أل التعريف. وأكثر من ذلك، توجد مُشكلة أخرى في افتراح الدكنور رايري في ضوء مسألة تدشين العهد في سفر العبرانيين. في سياق عب 9، يقوم الكاتب بالمُقارنة بين هذين العهدين وكيف أن كلّ منهما تم تكريسه بالدم (انظر 9: 16–28). عندما تم تدشين العهد القديم بالدم، صار فعّالاً (9: 18–22). وسيكون هناك تناقض في أن نقول إن المسيح قد "دفع الثمن" للعهد الجديد، ولكن العهد الجديد نفسه لم يكن فعَالاً. وقد تم البرهان على هذا بشكل أكبر في عبرانيين 10: 14–18 حيث يُوضح الكاتب النقطة بأن غفران الخطايا الذي نختبره اليوم هو ذات غفران الخطايا الذي قد وُعِدَ به في العهد الجديد . وليس مُجرّد شيء مُشابه.

ولحسن الحظ، أن هذا الاقتراح حول عهدين جديدين، الذي تمسك به بعض التدبيريون، قد تم التنازل عنه من قِبَل الأغلبية. <sup>41</sup> ولكن أي "عهد جديد" هذا، وكيف يرتبط بالعهود الأخرى (على الأخص العهد الموسوي)؟ المقطع الأساسي حول هذا الموضوع يرد في إرميا 31: 31–34:

ها أيامٌ تأتي يقولُ الربُّ وأقطعُ معَ بيتِ إسرائيلَ ومعَ بيتِ يهوذا عهداً جديداً. ليسَ كالعهد الذي قطعتهُ معَ آبائهم يومَ أمسكنهم بيدهِم لأُخرجهم من أرض مِصرَ حين نقضوا عهدي فرفضتهم يقولُ الربّ. بل هذا هو العهد الذي أقطعه مع بيتِ إسرائيل بعد تلك الأيام يقول الربُّ . أجعلُ شريعتي في داخلهم وأكثُبها على قلوبهم وأكون لهم إلهاً وهم يكونون لي شعباً . ولا يُعلمونَ بعد كلُّ واحدٍ صاحبه وكلُّ واحدٍ أخاهُ قائلينَ اعرفوا الربُّ . لأنهم سيعرفونني من صغيرهم إلى كبيرهم يقول الربُّ لأني أصفَحُ عن إثمهم ولا أذكرُ خطيتهم بعد .

وأول ما نتعلّمه هنا عن العهد الجديد هو أنه مقابل العهد الموسوي ويُقارن به الذي تسلّمه الشعب على جبل سيناء. وثانياً، سيدو أن العهد الجديد كأنه مع إسرائيل، أي إسرائيل وحده (مع أنه من منظور الله، هو ليس مُقيّداً بأن يستثني الآخرين). وثالثاً، أنه يحتوي على مواعيد أكثر من تلك التي في العهد الموسوي. على سبيل المثال، يَعِد العهد الجديد بغفران كامل للخطايا ويقلب جديد. إلا أن إرميا لم يكن أول من تنبأ عن العهد الجديد. كما حاولت أن أُظهر في مكان آخر، أن العهد الجديد له جذوره في خطة الله لاسترجاع الأمة كما هو مُعلَن في تثنية 30، الذي فيه وعد الله بأنه سيأتي الوقت الذي بقبل الشعب قلباً مختوباً . قلا

يطفو العهد الجديد على السطح في يوئيل، هوشع، إشعياء، إرميا وحزقيال. في حزقيال، هذا الموضوع عن العهد الجديد يُتَكلّم عنه بالتزامن مع استرجاع الأمة من السبي. في هذا السياق، يبدو منح الروح القدس أنه جزء حيوي من استرجاع الشعب وتتميم العهد الجديد. على سبيل المثال، نقرأ في حزقيال 36: 24، 26-27 (مُقتبس من 37: 14،26؛ 39: 27-29):

<sup>&</sup>quot; الويس سبري شيفر، مؤسس كلية اللاهوت في دالاس، يُجادل حول وجود عهدين جديدين، واحد للكنيسة وواحد لإسرائيل القومي ( "Bibliology," ) ولمسح مُفيد عن الطريقة التي يرى فيها التدبيريون الكنيسة (Systematic Theology, 8 vols. [Dallas: Dallas Seminary Press, 1948], 1:43 Rodney J. Decker, "The Church's Relationship to the New Covenant: Part 2," Bibliotheca Sacra في علاقتها بالعهد الجديد، أنظر 152:608 (Oct –Dec 1995): 431-56.

<sup>&</sup>quot;Rethinking Ezekiel's Invasion by Gog," في العهد الجديد في علاقته مع نبوات حزقيال على الصفحات 37 طلو دراستي عن العهد الجديد في علاقته مع نبوات حزقيال على الصفحات Journal of the Evangelical Theological Society 39:1 (Mar 1996): 29-45.

وآخذكم من بين الأمم وأجمعكم من جميع الأراضي وآتي بكم إلى أرضكم ... . وأُعطيكم قلباً جديداً وأجعل روحاً جديدةً في داخلكم وأُنزع قلب الحجر من لحمكم وأعطيكم قلب لحم. وأجعل روحي في داخلكم وأجعلكم تسلكون في فرائضي وتحفظون أحكامي وتعملون بها .

الخلاصة هي أن إسرائيل قد وُعِدَت بعهد جديد، وهذا العهد يتضمن انسكاب روح الله (مقتبس من يوئيل 2: 28–32) ومنح الغفران الأبدي. من منظور العهد القديم، قد يميل أحدهم لأخذ الانطباع بأن التتميم يتزامن مع إعادة جمع الأمة واسترجاعها في الأيام الأخيرة إلى أرض إسرائيل. إلا أن أسفار العهد الجديد تُعلَّم بوضوح أن العهد الجديد قد تم تدشينه بموت المسيح، وهذا ما حدث مع الأمم، وهو لا يعتمد على إعادة جمع إسرائيل في الأرض بعد السبي. فكيف يمكن لمثل هذا التناقض الظاهر أن يُحَل؟

نجد الحل في فهمنا للعهد الجديد كعهد يتم بالتدريج. <sup>61</sup> بكلمات أخرى، لغاية الآن لم نرى "التتميم" الكامل والنهائي للعهد الجديد(وخصوصاً لإسرائيل كأمة). ولكن قد رأينا تتميم أولي (وحقيقي) قد بدأ بموت المسيح. <sup>72</sup> إن سكب الروح القدس ومنح الغفران الأبدي يحدثان في العصر الحالي. <sup>83</sup> والأكثر من ذلك، علينا أن لا نقول أن الله قد عمل هذا للأمم بدلاً من إسرائيل إذ بكلامك هذا كأنك تضع العربة قبل الحصان.

" لفهم مُفيد عن هذه المسألة حول التتميم الدريجي للنبوات، انظر Testament Theology and Hope," 323-328. ويكتب "كما أفهمه (التتميم الدريجي)، يعني أن النبوات باستمرار تتضمن مرحلتين أو أكثر (ليس كما في Testament Theology and Hope," 323-328. ويكتب "كما أفهمه (التتميم الدريجي)، يعني أن النبوات باستمرار تتضمن مرحلتين أو أكثر (ليس كما في المنطق المزدوج أو المتعدد). في التتميم الدريجي تُرى الصورة بأكملها من قبل النبي. ... تصورياً كل مرحلة هي ضرورية لتتمم بالكامل (أي تملأ إلى الكمال) المحتوى الكلي الحمال المعتوى الكلي الحمال المحتوى الكلي الحمال المعتوى المعتوى الكلي الحمال المعتوى المع

" بالرغم من استعداد إليوت جونسون للاعتراف أن عهداً جديداً قد "تأسس" وقت موت المسيح، إلا أنه يُنكر "تميمه". يقول، " مثل هذا التأسيس ينبغي أن لا يُحسب كتميم لإسرائيل التي رفضته (أعمال 4: 8-20) ولا حتى للكتيسة. فالكتيسة ليست إلا مُستفيدة من اتفاقية العهد الجديد (2كو3: 4-6) دون أن تُصبح شريكة في العهد. بهذه الطريقة، الكثير من الوعود قد تمت دون أن يكون هناك عهد قد تم" ( Dispensationalism, 206). على كل حال مثل هذا الموقف، لا يفشل فقط في دعمه لادعاء بولس الرسول أننا "خدام عهد جديد" الذي هو من الروح (2كو4: 6)، ولكنه أيضاً يُخطئ في إدراك هدف بولس في أفسس 2 أن الأمم ليسوا بعد غرباء عن عهود الموعد (أفسس 2: 12،19).

Paul R. Thorsell, "The Spirit in the Present Age: Preliminary "للدفاع عن هذه النظرية حول التسميم الجزئي للعهد الجديد، انظر Fulfillment of the Predicted New Covenant According to Paul," Journal of the Evangelical Theological Society 41:3 (Sept 1998): 397-413.

لقد كان هناك تتميم للعهد الجديد مع إسرائيل، طالما نفهم أن الله كان يعمل هذا من خلال البقية من الأمة (بالمقارنة مع الأمة ككل). لقد كان هناك تتميماً في عملية انسكاب الروح القدس في يوم الخمسين كما هو مسجل في أعمال 2 (حيث يقتبس بطرس من يوئيل 2). على من انسكب هذا؟ على التلاميذ والمؤمنين من اليهود في ذلك اليوم! لاحظ أنه لم يكن للعالم الوثني (الأمم).

إن تتميم وعود العهد الجديد، وبالتحديد انسكاب الروح القدس، لا يعتمد على عمل الله ذلك لكل إسرائيلي على قيد الحياة. لقد كان تتميم الوعد للبقية التقية داخل الأمة مُشبعاً لإلزامية الوعد من الله. هنا تكمن أهمية رومية 9: 6-8:

ولكن ليس هكذا حتى إن كلمة الله قد سقطت. لأن ليس جميع الذين من إسرائيل هم إسرائيليون. ولا لأنهم من نسل إبراهيم هم جميعاً أولادٌ بل بإسحق يُدعى لكَ نسلٌ. أي ليس أولادُ الجسدِ هم أولاد الله بل أولادُ الموعد يُحسبون نسلاً.

لا يتكلّم الرسول بولس عن الأمم هنا لكن عن البقية النقية من اليهود داخل أمة إسرائيل. هذا يتوافق كُلّياً مع ما قاله سابقاً عن تتميم العهد الجديد بالروح "لليهود الحقيقيين" في رومية 2: 28–29:

لأن اليهودي في الظاهر ليس هو يهوديًا ولا الختان الذي في الظاهر في اللحم ختاناً بل اليهوديُّ في الحفاءِ هو اليوديُّ وختانُ القلبِ بالروح لا بالكتاب هو الختانُ الذي مدحهُ ليس من الناس بل من الله.

ولذلك، نستطيع أن نقول أن الله قد ابتدأ أن يُتمم العهد الجديد مع "اليهود" في الوقت الذي تممه مع البقية الثقية للأمة. وهذا، على كل حال، لا يمنع أو يُحدد الله في أن يتمم البركة للآخرين، أي الأمم؛ بالرغم من أننا نُخبر مسبقاً وبوضوح في العهد القديم أن لا شيء يمنع الله من أن يُعطي وعود العهد الجديد المُعطى لإسرائيل ( على الأقل بعض هذه الوعود) للآخرين. ولأنه هو إله كلي السيادة، يستطيع بالتأكيد أن يُوسِع مجال الوعد. ق وإذا ما عمل ذلك لا ينبغي أن يكون مُفاجئاً على الإطلاق، بما أن قصده المُعلن الأصلي من خلال العهد الإبراهيمي كان "بك تتبارك جميع قبائل الأرض" (أي تتبارك كل الأمم). إن كنا نُدرك أهمية هذا الأمر عن التتميم، سوف نفهم كيف أن الكبيسة هي كيان مستقل ولكن في ذات الوقت في استمرارية هائلة مع إسرائيل ووعودها. بالتأكيد الكبيسة تنضّمن إسرائيل ... البقية الكبيسة من حكرن ليس محددة بإسرائيل. إنها امتداد لجال التتميم الذي يجعل الكبيسة فريدة وكيان جديد، ليس أن الله قد تخلّى عن إسرائيل من أجل كبيسة متميزة بالكامل. وبولس يصف هذا في أفسس 3: 3"بالسر" والذي يُعرّفه في 3: 6 " أن الأمم شركاء" في الميراث والجسد من أجل كبيسة متميزة بالكامل. وبولس يصف هذا في أفسس 3: 3"بالسر" والذي يُعرّفه في 3: 6 " أن الأمم شركاء" في الميراث والجسد

14 ،24

Decker, "The Church's Relationship to the New Covenant: Part 2," 441ff

ونوال موعده في المسيح بالإنجيل." أن يبارك الله الأمم وأن يُخلّصهم هذا أمر متوقع، فإن العهد القديم قد توقع ذلك (إشعياء 45: 22؛ 49: 62: 61: 62).

الأمر غير المتوقع هو الطريقة التي عمل بها هذا: عن طريق توسيع مجال الذين يشتركون في العهد الجديد لكي يضم ليس فقط إسرائيل المؤمن بل أيضاً المؤمنون من الأمم. بهذا المعنى، الكنيسة على درجة هامة من الاستمرارية مع التدبير السابق ومع إسرائيل كأمة (وبالتحديد فيما يتعلّق بسكب الروح القدس في تتميم الوعود لإسرائيل). إلا أنه، في ذات الوقت، شيء مُدهش جديد قد بدأ، الذي هو فرادة الكنيسة من جهة مزية بُنيتها. اليهود والأمم قد تمت مصالحتهم وأصبحوا جزءاً من عمل الله الواحد. لأجل ذلك يكتب بولس الرسول في أفسس 2:

ولكن الآن في المسيح يسوع أنتم الذين كتتم قبلاً بعيدين صرتم قريبين بدم المسيح. لأنه هو سلامنا الذي جعل الاثنين واحداً ونقض حائط السياج المتوسط. أي العداوة. مُبطلاً بجسده ناموس الوصايا في فرائض لكي يخلق الاثنين في نفسه إنساناً واحداً جديداً صانعاً سلاماً. ويصالح الاثنين في جسدٍ واحد مع الله بالصليب قاتلاً العداوة به.

من الطبيعي جداً أن يصنع الله تتميماً أولياً للعهد الجديد مع البقية من إسرائيل، لأنه لإسرائيل قد تم الوعد بالعهد الجديد. في هذا المجال من التتميم، نرى استمرارية مع عمل الله في التدبير السابق مع إسرائيل. وبما أن العهد الجديد لم يتم الوعد به لأولئك الذين هم خارج إسرائيل، فإن الشيء المدهش هو أن الله قد وستع مجال التتميم لكي يضم الأمم أيضاً. هذا هو جوهر الكنيسة بكونها سراً. ويوضّح هذا أيضاً لماذا سجل الكنيسة الأولى في أعمال الرسل يشهد عن دهشة الرسل وقادة الكنيسة حول تدفق الأمم (انظر بشكل خاص أعمال 10-11). وقد كان بطرس مُستعداً ولكن على مضض أن يذهب إلى بيت كرنيليوس، ولكن بعدما تكلّم إليه الله من خلال رؤيا (أعمال 10) وما أن وعظ بطرس، حتى أعطى الله الروح القدس للأمم الذين سمعوا وحتى أنه جعلهم يتكلّمون بألسنة، لكي بكون برهاناً للمؤمنين من اليهود أن الأمم، أيضاً، قد قبلوا الروح القدس. يسجل لنا أعمال 10 +46-46:

فبينما بطرس يتكلّم بهذه الأمور حلَّ الروح القدس على جميع الذين كانوا يسمعون الكلمة. فاندهش المؤمنون الذين من أهل الختان كلُّ من جاءَ مع بطرس لأن موهبة الروح القدس قد انسكبت على الأمم أيضاً. لأنهم كانوا يسمعونهم يتكلّمون بألسنةٍ ويُعظّمون الله. من المُدهش أن ترى أهل الختان "قد دُهشوا"، ولكن هذا يُبرهن على النقلة الجوهرية التي كانت تحدُث من قِبَل العناية الإلهية في تتميم العهد الجديد . بالطبع، رسالة أفسس لم تكن قد كُتبت بعد، وبالتالي كانت هذه أمور جديدة على بطرس وكل الذين كانوا في الكنيسة الأولى . ولكن فقط بعد أن حدث هذا فهم الرسل وغيرهم في الكنيسة الأولى طبيعة "سر" هذا الجسد .

إذاً يوجد من الاستمرارية وأيضاً عدم الاستمرارية للكنيسة مع إسرائيل. هل هذا يعني أن الكنيسة هي نوعاً من "إسرائيل الجديدة" ... "إسرائيل الروحي" كما تُستمى في بعض الأحيان؟ 2 لا أعتقد ذلك. والمشكلة في مثل هذا الاقتراح تكمن في أنه يميل إلى وضع كل وعود العهد القديم وتنبؤاته على الكنيسة بطريقة جبرية. فتكون النتيجة أن تنهي إلى روحنه لا مبرر لها لمقاطع كتابية معينة من العهد القديم والتي ببساطة لا تستطيع الكنيسة أن تزعم أنها لها (مثلاً غزو يهوذا وأورشليم في زكريا 12-14).

وأكثر من ذلك، ليس هناك أي تصريح في العهد الجديد يجعلنا نرى الكنيسة على أنها " إسرائيل الجديد"، على الرغم من الادعاء بعكس ذلك. " وهناك اقتراح آخر بأن الله قد رفض إسرائيل بسبب فشلها في العهد، وليس هناك حاجة لتوقع تتميم الوعود والتنبؤات. هذا، أيضاً، اقتراح غيركاف، وذلك لسببين على الأقل: (1) إنه يتغاضى عن الوعد الجلي في لاويين 26: 40-45 بأن الله لن ينكُث عهده مع إسرائيل على الرغم من عدم أمانتها للعهد؛ (2) إنه يتجاهل رسالة العهد القديم نفسه بأن الله سوف يُحقق وعوده لبقية من الشعب وبشكل نهائي يتمم العهد الجديد معهم بعد جمعهم من بين الأمم (مثلاً، حزقيال 11: 17-21)؛ (3) وهو ليس عدلاً نحو تعليم رومية المؤين الله في المستقبل سوف يعمل عملاً مُمَيزاً بجلب الأغلبية من جيل الشعب اليهودي لنفسه، وبالتحديد، الشعب الذي سوف يختبر الضيقة العظيمة وبعيش ليرى عودة يسوع المسيح.

لذلك، ونحن نفحص الكتيسة بالمقارنة مع لإسرائيل، علينا أن نُفرق بجذر بين الاثنين بينما في نفس الوقت نُدرك الاستمرارية في عمل الله لتتميم وعوده لإسرائيل، وبالتحديد في تتميم العهد الجديد من خلال البقية المؤمنة من الأمة. إن الكتيسة ليست "فترة مُعترضة" في التاريخ

<sup>&</sup>quot; تشارلز هودج، في كتابه اللاموت النظامي (Systematic Theology) (2: 372-73)، ناقش هذا "... شعب الله قبل المسيح أَلفَ كليسة، وأن الكليسة هي واحدة وذاتها في كل التدايير".

<sup>&</sup>quot;The People of God, Israel, and the Church," (pp. المعنوّن الفصل المعنوّن وقبَل روبرت سوسي في الفصل المعنوّن 187-218 وهو يُناقش ويقيّم الادعاءات المُخلّفة حول"إسرائيل الروحي"، بما فيه عبارة "إسرائيل الله" في غلاطية 6" 16.

تسبِّب تأخيراً مؤقتاً في برنامج الله مع إسرائيل. إنها بالفعل استمرارية تتميم برنامج الله مع إسرائيل. ... أولاً للبقية ومن ثم توسيع البركة للأمم.

في المقالة الثانية، سأكمل وصف التتميم الكامل للعهد الجديد لإسرائيل كأمة ومن ثم أقوم بفحص مفهوم الملكوت المسياني بأكمله في مراحل تتميمه المُختلفة.